
 

Del origen y evolución del lenguaje humano 

a las armas nucleares 
 
 

Marcelo Colussi y Guillermo Guzmán 

 

 
 

I 

 

Acceder a una visión integral del mundo implica traducir la realidad a un determinado 

lenguaje; hay muchos, pero sí y solo sí hubiese un universal lenguaje, nuestra noción del 

mundo, nuestro acercamiento y afortunada aprehensión de esa escurridiza realidad, pudiese 

llevarnos a la más fecunda comunicación. La experiencia del diario vivir, por el contrario, 

nos muestra que no hay tal universalidad, y que la pluralidad de visiones (de lenguajes) es 

lo que prima.  

 

Todos somos parte de la dispersa y contradictoria realidad, y no bastan las disquisiciones 

dialécticas para explicar ni para justificar el que aún estemos sumergidos en un caos 

infernal. Habría que bucear más a fondo para ver si hallamos la hebra de la madeja. ¿En 

qué lugar, momento histórico y de qué manera se resquebrajó a nivel de no retorno la 

evidente voluntad unitaria del Homo Sapiens? 

 

Hoy la humanidad es un rompecabezas suelto al que debemos armar; algunas piezas no 

calzan para integrar un mundo de paz y armonía; los guerreristas “genéticos” no encajan, y 

hasta tanto las ciencias no ofrezcan una alternativa de curación para ellos, hay que 

desecharlos, dejarlos a nivel de esa cosa tan rara de justificar que llaman “Premio Nobel” 

(Kissinger, el principal mentor de guerras en el siglo XX, recibió uno. ¿Alguien lo puede 

explicar?). 

 

Desde que el niño respira por primera vez, inicia un proceso de aprendizaje que se concibe 

como la transformación que tiene lugar en su sistema nervioso cada vez que se integra a él 

una nueva información. La teoría cognoscitiva de reciente aparición hace hincapié en los 

factores que determinan la conducta y establece que ésta, mayormente, es aprendida y las 

leyes que gobiernan ese aprendizaje pueden conocerse y medirse. Asimismo, es 

concluyente que tanto la conducta “normal” como la “anormal” se adquieren mediante los 

mismos mecanismos fundamentales de aprendizaje. La especificidad de cómo se llega a 

una mentalidad criminal capaz de fabricar una bomba atómica para matar niños, o 

población civil no combatiente, no es objeto de estas reflexiones; mas, en sentido lato, hay 

que decir que la ojiva nuclear es una consecuencia perversa del desarrollo del lenguaje 

científico. 

 

Encargada de escarbar la evolución, la ciencia ya da por sentado que del Australopithecus 

erectus al Cro-magnon es evidente el aumento de la capacidad craneal. Desentrañar la 

secuencia del genoma humano puede aportar claves acerca del desarrollo del lenguaje.  



 

En la zona de los Grandes Lagos, en África, se han hallado los huesos más antiguos, y los 

estudios de ADN confirman que todos los grupos étnicos tenemos filiación con el africano 

originario (aunque muchos, de puros racistas, no lo admitirían de buen grado). Además, 

fósiles humanos de hace dos millones de años, datan indicios de que el incipiente cerebro 

desarrollaba desde entonces atisbos del habla.  

 

La capacidad de almacenar información nos ha venido haciendo extremadamente 

complejos. Desde entonces, y hasta el presente, hemos pasado de simplemente fabricar 

rudimentarias herramientas de piedra a construir ojivas nucleares. Es de suponer que las 

primeras eran para cazar, armas de subsistencia; mientras que la bomba atómica implica la 

más brutal arma ofensiva e intimidatoria. De hecho, el potencial atómico de que disponen 

los pocos países que forman el super selecto club nuclear, de liberarse todo al mismo 

tiempo produciría una explosión de tal magnitud que haría colapsar el planeta, llegando su 

onda expansiva hasta la órbita de Plutón. “Proeza técnica”, podría pensarse; pero ese 

potencial no mejora la calidad de vida, y el hambre sigue siendo la principal causa de 

muerte de la Humanidad. ¿Ha evolucionado el ser humano entonces? ¿Hacia adonde va? 

 

Formular hipótesis generales acerca de si, cómo, cuándo y etc. factores determinaron el 

lenguaje, e inclusive su evolución, difícilmente nos llevarán a una verdad científica 

incuestionable. Es de imaginar la multiplicidad de factores de toda laya que han podido 

afectar la evolución del lenguaje humano pero, sin lugar a dudas, los sectores sociales y 

políticos que históricamente impusieron su ley a otros grupos o pueblos e influyeron en 

menoscabar lo que había, para imponer sus valoraciones, tienen mucho que ver.  

 

¡Menuda tarea, tratar de escarbar la historia de la evolución del lenguaje desde sus primeras 

manifestaciones hasta la complejidad de lo actual! Podríamos intentar extrapolar 

inductivamente en función de recientes cambios e inclusive de apreciables modificaciones 

en marcha ahora. 

 

II 

 

El lenguaje es el más poderoso elemento de la cultura humana; surgió de la necesidad de 

comunicarse, lo que es evidencia de nuestro ancestral carácter gregario. Ahora bien: el 

lenguaje es más que un medio de expresar el pensamiento. Es su matriz, su condición de 

posibilidad. Pensamos en nuestra lengua materna, y eso nos decide mucho de lo que 

construimos. En otros términos: somos el lenguaje. Es nuestra condición de posibilidad, y 

al mismo tiempo nuestro límite.  

 

¿Las primeras expresiones habladas? ¿Cómo saberlo? ¿Qué objeto pudo estar en la cabeza 

del hombre primitivo, acaso un plato de comida? ¿Plato? ¿Las exigencias de su vida 

práctica incluían internet, las ojivas nucleares?  

 

Los primeros signos escritos fueron representaciones de objetos prácticos, y las primeras 

expresiones habladas han podido ser imitaciones de sonidos de la Naturaleza, tal vez 

reproducir sonidos del mar o del río, o del viento, o de animales. En esas circunstancias, el 



lenguaje onomatopéyico pudo expresar lo externo, pero había que expresar los 

sentimientos, lo interior, y eso pudo empujar al ser humano a crear otro lenguaje. 

 

Es de advertir nuevamente que este es un abordaje temerariamente empírico, de la 

evolución del lenguaje humano; sería impropio dar por sentado como factor de evolución al 

respecto algo que no se pueda demostrar. A diario el ser humano inventa nuevas formas 

verbales para no quedarse atrás y a nosotros, en tanto que no somos excepción alguna, se 

nos ha ocurrido inventar “oenarcocitanul” para definir a los más conspicuos y despiadados 

asesinos. 

 

Testimonios de investigaciones científicas señalan que actualmente existen cerca de 7.000 

idiomas (entre lenguas y dialectos derivados) y que un indeterminado número ha 

desaparecido, así como otro número está hoy en vías de extinción. Impulsar la creación de 

un lenguaje universal mediante el cual podamos entendernos para impulsar la paz, tal como 

pretendió el esperanto, podría abrir caminos de solución a los problemas de la especie 

humana, principalmente, la amenaza nuclear. Pero de momento eso no parece sino una 

altruista petición de principios, bastante alejada de la realidad por cierto.  

 

Lamentablemente, el posicionamiento de los medios de comunicación por parte de sectores 

guerreristas y la instrumentación de un lenguaje pérfido nos ha conllevado hacia un solo 

patrón: la globalización informativa llevada a cabo en un lenguaje de guerra. 

 

No existe lenguaje sin pensamiento ni pensamiento sin lenguaje; es lógico pensar que un 

desarrollo cerebral al que se llega como resultado de una prolongada evolución con 

transformaciones biológicas profundas y, convergentemente, un desarrollo de la vida social, 

son presupuestos de la creación del lenguaje eficaz. La eficacia de toda comunicación debe 

ser valorada en tanto que sustente la vigencia de la vida y de la paz.  

 

La comunicación que emana de los centros de poder internacionales es guerrerista; luego, 

habría que dudar si la capacidad craneal de las élites criminales que dirigen tales imperios, 

capaces de lanzar bombas contra pueblos inocentes, pensar en armas de destrucción 

masivas o en planes para eliminar “poblaciones sobrantes”, no ha sido perturbada por una 

desviación, una mutación genética. O, por el contrario, habría que pensar que la búsqueda 

de poder no se detiene ante nada, aún ante esas monstruosidades. Para obtener y mantener 

el poder todo, absolutamente todo es posible.  

 

Ante cada información percibida, un individuo activo reflexiona y experimenta antes de 

asumirla o rechazarla, mientras que el individuo pasivo simplemente la asume sin filtro, 

porque es un esclavo. Esto significa que la manera como el sujeto procesa la información es 

determinante para esclarecer el sentido de la realidad; de ahí que el deliberado propósito de 

maniatar el sentido crítico del individuo, por parte de las corporaciones informativas 

internacionales capitalistas, incide en la debacle o en la transformación del mundo. En 

última instancia: en la guerra o en la paz. 

 

La opinión pública es una fuerza de primera magnitud y significado, en cualquier sociedad, 

por lo que las élites sanguinarias no vacilan en confiscarlas y ponerlas a su servicio. A esa 

“comunipulación” -comunicación manipulada- hay que oponer una verdadera 



comunicación basada en los valores, anhelos y necesidades de las comunidades y de los 

pueblos.  

 

Las ciencias y las tecnologías pudiesen abonar que desemboquemos en un lenguaje 

universal expresamente en pro de la paz, pero habría que procurar reajustes éticos; no 

obviemos que el porvenir de la cultura está ligado al desarrollo de las ciencias y de las 

tecnologías. La evolución del lenguaje es directamente inherente a la evolución 

comunicacional, por lo que es necesario planificar las características deseables de ese 

proceso evolutivo. 

 

El proceso de integración de los pueblos no debe ser una simple y artificial fusión 

homogénea de las distintas particularidades culturales; es que una cultura no arraigada en lo 

profundo de la conciencia carece de fuerza moral como soporte esencial. De lo que se trata 

es de establecer relaciones, vínculos interactivos interculturales; no, en cambio, una unidad 

de integración artificiosa, carente de raíces. 

 

El lenguaje y la comunicación conforman un binomio histórico en transición permanente 

que lamentablemente desembocó en el desarrollo y puesta en práctica de la bomba atómica, 

infernal patrón de mortalidad que hoy por hoy ostentan muy pocos países, lo que, llegado el 

caso, podrían desatar la hecatombe nuclear. En ese sentido, la bomba atómica es la 

prostitución de la ciencia. El desarme nuclear es la única alternativa de solución a la 

dicotomía de vida-muerte sobre el Planeta Tierra. ¿Cuál es el papel que debería jugar la 

ciencia en una sociedad ideal: acaso no es el de proyectar la paz y el bienestar para todos? 

 

El bienestar para sólo algunos, por poderosos que éstos sean militarmente, no es sustentable 

a mediano y largo plazo. Las consecuencias indeseables del desarrollo científico y 

tecnológico suponen un grave problema ético que se patentiza en la espantosa proliferación 

de armas nucleares.  

 

Es de suponer -justo es reconocerlo- que la evolución y el desarrollo del lenguaje humano 

permitió que los diferentes lenguajes populares desplazaran al latín, tal vez porque se 

intuyó la pesada carga de dogmas a los que la iglesia -en especial, la católica- sometió a ese 

idioma. No obstante, la ciencia no se ha sacudido el latín todavía. No parece ser tan 

descabellado pensar que residuos de dogmas de esa lengua pudieron haber influido en 

mentalidades científicas que condujeron al desarrollo de la energía nuclear con fines 

bélicos. Habría que demostrarlo. Ninguna hipótesis tiene que ser necesariamente 

compartida por todos, pero es razonable inferir que la evolución del lenguaje permitió el 

desarrollo científico y éste, a su vez, fue desviado del camino de la ética de los pueblos, 

debido a la carga dogmática. 

 

Los guerreristas son dogmáticos, y así como uno pudiese explorar río arriba hasta dar con el 

manantial, habría que investigar los orígenes del dogmatismo que caracteriza a quienes 

amenazan la destrucción del mundo con sus enormes arsenales nucleares. De ese modo, tal 

vez encontremos pistas que corroboren la apreciación. 

 

La Humanidad se ha desarrollado en el ámbito de complejos procesos prehistóricos e 

históricos, y la visión que el ser humano ha sustentado respecto al mundo ha sido, en 



mucho, precariamente parcial cuando no simplemente parcial, en el más eficaz de los casos. 

Obviamente, nuestra visión de la realidad ha estado siempre sujeta a equivocaciones. Otras 

veces, cuando esa visión tiende hacia la globalidad, en el buen sentido del término, 

pareciera acercarse más a la certeza. 

 

A medida que el ser humano se desprende de prepotencias y de ilusiones inútiles y asume 

una postura crítica respecto a lo erróneo, puede reencausar su existencia bajo una visión 

más verdadera acerca del mundo en el que vive. 

 

Ver el mundo críticamente es ubicarse bien respecto al todo posible, porque ello le permite, 

a su vez, verse a sí mismo en su dimensión real, es decir, comprender lo pequeño y lo 

pasajero que se es individualmente con respecto al contexto universal de espacio, tiempo, 

Naturaleza y de toda entidad social. 

 

Si no todo está completamente a nuestra vista, esa parte de la realidad natural, o social, o 

espacial, o temporal que no vemos ni sentimos ni oímos ni olemos ni saboreamos y, ni 

siquiera intuimos, pudiese prestarse para suposiciones infundadas con las que 

intentaríamos, eventualmente, completar el cuadro. No faltarán quienes pretendan dejar las 

cosas tales como precariamente parecen ser, tales como están y, punto. Otros, por lo 

contrario, rehusamos vivir impávidamente resignados, con los brazos cruzados frente a una 

realidad de guerra, de orgías de sangre y de esclavitud de nuestros pueblos. Algo hay que 

hacer… 

 

III 

 

Los despiadados ataques de la OTAN contra Libia, Irak, Afganistán, Palestina y demás 

pueblos son algo inentendible bajo el imperio de la razón humana, bajo la lógica de la 

pacífica convivencia. Se trata de aspectos de la realidad mundial que nos obligan a 

replantear con mayor atención (o con nuevos referentes) los fenómenos internacionales. La 

posesión por parte las grandes potencias de los recursos petroleros y gasíferos, tanto como 

del agua dulce, tan valorados por cierto, nos obligan a integrarnos para redefinir nuevas 

relaciones internacionales con todos los países, en el marco de las particularidades de cada 

sistema político tradicional o insurgente. 

 

La importancia de la política exterior está en auge. Por una parte, porque las tendencias 

hegemónicas de las grandes potencias siguen propiciando la expansión de relaciones 

internacionales de vasallaje. Por otra parte, la política exterior de cada Estado repercute 

cada vez más sobre los procesos políticos internos de cada país, y en ese accionar algunas 

cosas se descomponen y se degradan mientras que otras, simplemente, cambian. 

 

El lenguaje tiene que ver como expresión de los sentimientos de cada quien. “América para 

los americanos”, que sintetiza buena parte de la doctrina Monroe, atribuye a Estados 

Unidos la potestad de dominar a todos en el continente, y ese lenguaje se hizo carne en el 

pensamiento de muchos pero, no de todos. “Los Estados Unidos parecen destinados por la 

Providencia para plagar la América de miseria y oprobio en nombre de la libertad”, es la 

antítesis bolivariana al monroísmo. Como podemos observar, el lenguaje ha jugado un 

estelar papel en el desempeño del quehacer histórico de nuestros pueblos. 



 

Recomponer las consideraciones del lenguaje constituye una vital alternativa para intentar 

desmontar el creciente espíritu guerrerista de las potencias hegemónicas. Americanos 

somos todos los nacidos en América, de tal manera que la consideración de Monroe es una 

contradicción teórico-práctica desde el momento en que los gobernantes estadounidenses se 

atribuyeron el derecho a esclavizar a nuestros pueblos y asumir para sí, exclusivamente, el 

gentilicio “americano”. 

 

Fuera del contexto de relación y de la comunicación, muchas cuestiones pierden su sentido 

esencial. Es sumamente complejo aprehender la realidad de las estructuras sociales, vistas 

éstas desde una perspectiva de lo global. Aprehender las estructuras del átomo tampoco es 

nada sencillo; por ejemplo, cuando ejercemos una determinada disciplina debidamente, nos 

orientamos hacia un particular y apropiado objetivo; el objetivo del médico ha de ser la 

salud del paciente, lo cual implica además de una orientación, una regularidad, a saber, 

curar todos los días a muchos pacientes. De modo que las regularidades de la conducta 

están pautadas mediante normas sociales que establecen los límites dentro de los cuales 

puede darse un comportamiento social determinado. Y así, por analogía, el pescador, el 

psicólogo, el carpintero, el escritor, el político, el gerente también deben asumir normas de 

comportamiento social. Una infracción a esas normas pone al infractor al margen del 

establecimiento y, en consecuencia, al alcance de un castigo que redima su 

comportamiento. Ahí precisamente se pone de manifiesto la ética y el ejercicio apropiado 

de la norma que restablezca la normalidad de la conducta. 

 

¿Cómo se nos revela la realidad? ¿Acaso se nos revela en ideas? La realidad tiene aspectos 

visibles y otros invisibles, de ahí que sólo nos percatemos de aproximaciones de la realidad, 

en el mejor de los casos. La realidad “completa” escapa a nuestras posibilidades. Una 

botella está medio vacía o medio llena; todo depende de lo que recortemos de nuestra 

lectura de la realidad. Por supuesto, es el lenguaje la matriz donde se juega todo ello.  

 

Buscamos que la realidad se nos presente clara. No obstante, merodean acontecimientos 

sociales que determinan nuestra visión de esa realidad escurridiza, nunca diáfanamente 

clara. ¿Para qué quiero captar la realidad nítidamente? Para criticarla y formularla, y pese a 

que muchos estemos frente al mismo fenómeno social, cada quien lo aprecia a su modo, de 

manera distinta. Medio vacía o medio llena, según podamos verla…  

 

Asumamos principios éticos frente a tales fenómenos ¿Quién puede afirmar certeramente 

que tal o cual visión o principio se expresa claro como la luz del día? ¿A partir de qué nos 

ponemos de acuerdo y bajo que condición? 

 

Sucede que cuando tratamos de conceptualizar un hecho, un fenómeno, equis cosa, pueden 

surgir diferencias que, a su vez, constituyen un problema real que hace más compleja la 

tarea de criticar y analizar un hecho. Por lo pronto, no hay “hechos” puros; es el lenguaje el 

que los construye: “medio vacía o medio llena…” No hay “cosas en sí” más allá de las 

expresiones, misteriosas esencias inaprehensibles, entelequias ocultas. La realidad es la 

suma de lo que podemos nombrar.  

 



Determinada ley pauta una disposición que regula el comportamiento del ciudadano pero, 

en verdad, cada quien interpreta ajustado a su propio criterio. Entonces puede decirse que 

estamos frente a una dificultad real, puesto que no todos asumen los valores éticos en la 

misma dimensión. De allí que la realidad suele ser algunas veces identificada y 

conceptualizada por muchos de manera uniforme, pero otras veces no es así. 

 

Lo natural es que cada quien vea las cosas desde su propio lugar y, en consecuencia, asigne 

relevancia a determinados aspectos. Es que cada problema es contentivo de diversas caras 

desde cada una de las cuales pueden ser formuladas soluciones diferentes, y es evidente que 

de ordinario la gente no tienda a tomar decisiones con los ojos cerrados. Cada quien ha 

incorporado a su propio comportamiento valores, concepciones del mundo, maneras de 

pensar que pueden conducirlo a elegir determinado aspecto del problema en vez de otro, a 

ubicarse en una posición y no en otra. Encontrar una respuesta única, acaso un pensamiento 

único, es altamente improbable. De tal modo que si confrontamos la diversidad de 

opiniones y posiciones podríamos acercarnos a un encuentro fecundo que abra caminos a la 

paz o, al menos, a una convivencia no basada en el ataque violento. El otro distinto ¿por 

qué tendría que llevarme a su aniquilación? 

 

Es necesario considerar todos los aspectos posibles del problema de aprehender la 

escurridiza percepción de la realidad y procurar definir conceptos que resuman las 

diferentes observaciones que califiquen nítidamente el fenómeno observado. Es que en todo 

acto humano está presente alguna forma de comunicación; inclusive cuando estamos en 

silencio. El sujeto nunca está en el aire, desconectado; está siempre prendido, nos estamos 

comunicando con nosotros mismos, en acción, en puro movimiento, aunque no nos estemos 

desplazando de un lado a otro. 

 

IV 

 

Intentar abordar el tema de la evolución del lenguaje tiene que llevarnos necesariamente 

hacia sus orígenes. Por cierto numerosas teorías han intentado explicar ese fenómeno. Unos 

ven en la onomatopeya el germen del lenguaje; en esa perspectiva, todas las lenguas 

habrían empezado siendo sonidos imitativos de la realidad. Esta teoría siempre mereció la 

crítica respecto a que el conjunto de onomatopeyas haya sido escaso en todas las lenguas e 

inclusive muchas prácticamente la desconocen. Otros marcos conceptuales han planteado 

que en el origen del lenguaje se encuentra la interjección, es decir, el sonido apenas 

articulado comparable con los sonidos de los animales, lo que sería característico de un 

supuesto estado en el que lo primordial sería la expresión de emociones. 

 

También se ha mantenido que ese primer momento del lenguaje pudo estar en gestos 

fónicos, tales como la llamada. Lo básico sería la apelación, la necesidad de enviar a los 

demás algunas peticiones, órdenes y deseos, de manera indiferenciada primero, para 

analizarse luego en signos propiamente dichos. Todas estas teorías son contentivas de 

sagaces intuiciones, y también en ocasiones, errores. Pero, sobre todo, son inverificables. 

¿Qué debe hacer un buen lingüista para abordar este problema? 

 

Tal vez sea bueno que se estudien las lenguas de los pueblos llamados primitivos, que se 

intente la reconstrucción de las protolenguas y se aboque a la observación de cómo el niño 



adquiere el lenguaje. En sendos sentidos se han hecho y se siguen haciendo esfuerzos 

constructivos; mas no se ha podido resolver el problema, porque tanto los estudiosos de las 

lenguas primarias como quienes lograron reconstruir protolenguas, concluyen que se trata 

de sistemas lingüísticos demasiado complejos y evolucionados, en nada parecidos a lo que 

ha debido ser el respectivo estado primigenio. Y, en cuanto a la adquisición del lenguaje 

por el niño, se trata de un problema distinto, puesto que no es lo mismo aprender un sistema 

ya establecido que crear un lenguaje. Los pueblos originarios tuvieron la tendencia a 

atribuir a cada cosa un alma (hilozoísmo) y a hacerla objeto de culto. La magia fue usada 

por el hombre primitivo para tratar de contrarrestar las fuerzas de la Naturaleza.  

 

Es de recordar la expresión de Simón Bolívar el 26 de marzo de 1812, cuando ocurrió un 

espantoso terremoto que asoló a Caracas. A la sazón, el clero vociferó que dicho seísmo era 

un castigo del cielo contra el pueblo venezolano por estar intentando liberarse de la corona 

española de Fernando VII, a lo que Bolívar replicó presto, para contrarrestar la 

maledicencia clerical mágico-religiosa, que “si la Naturaleza se opone a nosotros, 

lucharemos contra ella y haremos que nos obedezca”, queriendo significar, precisamente, 

la necesidad que el pueblo se despojase del yugo de falsas creencias. 

 

Los rituales de falsas creencias proporcionan supuestos beneficios en determinados casos, o 

maleficios en otros. Desde las sociedades ancestrales se ha venido aplicando la magia, y 

aunque fue condenada públicamente por la iglesia católica desde la Edad Media y durante 

el Renacimiento, fue asumida por lo bajo para someter y aterrorizar a los pueblos. 

 

Inclusive la magia se mezcló, de alguna sutil forma, con la investigación científica. La 

magia, tanto como el animismo, tuvieron mucho que hacer con el culto a los espíritus en un 

ambiente en el que el ser humano trataba de entender los fenómenos de la Naturaleza. Se 

trataba de ideas primitivas que, de alguna manera, sirvieron de referencia para la evolución 

de las ideas científicas. Obviamente, estas últimas demandan un lenguaje científico para ser 

transmitidas, y tal lenguaje está sujeto a evolución también. Todo lenguaje es un 

instrumento de la comunicación, fundamento de la vida social.  

 

Cifrado en códigos de diferentes naturalezas y complejidades, cada mensaje pertenece a un 

sistema; las variadas relaciones del entramado comunicacional determinan la mayor o 

menor posibilidad de acceder a la determinación del “genoma lingüístico” -permítasenos el 

neologismo-. El carácter sonoro o gráfico del mensaje determina dos grandes variedades 

del lenguaje: la oral y la escrita. 

 

La lengua oral es primaria; todos los seres humanos y todas las sociedades la poseen. La 

lengua escrita es secundaria e históricamente tardía; ni todas las comunidades la han 

poseído ni todos los hablantes la dominan. Por lo general la lengua oral se emplea ante 

interlocutores presentes y en circunstancias de interacción, lo que determina que sea más 

implícita e imprecisa. Su vaguedad es fácilmente contrarrestada por la situación. Su sintaxis 

suele ser más psicológica que lógica, según la importancia que el hablante va dando a lo 

que dice; lo contrario suele ocurrir en la lengua escrita, en la que el interlocutor está 

ausente, el intercambio no es explícitamente inmediato y los contenidos son más explícitos 

y la sintaxis más lógica, a objeto de la comprensión. 

 



En consecuencia, la lengua escrita no parece traducir simplemente a la hablada. 

Forzosamente, por ser una abstracción de la dimensión fónica del lenguaje y de su empleo 

en una situación comunicativa concreta, la lengua escrita presenta limitaciones y 

posibilidades que no tiene la hablada. Por ejemplo, no puede reproducir exactamente la 

riqueza fónica de aquella, tal como la pausa, el énfasis, la entonación, etc. Tampoco puede 

reproducir situaciones concretas en las que se produce, tal como gestos, movimientos, 

relaciones entre los interlocutores, etc. Entre las posibilidades está el que fije los mensajes, 

lo que permite su permanencia en el tiempo y su difusión en el espacio. 

 

Desde finales del Siglo XIX, con la invención del gramófono y del magnetófono, hasta el 

presente, con la aparición de internet y una inmensa cantidad de dispositivos técnicos, ha 

sido posible conservar la lengua oral, que es precisamente la lengua de la conversación y el 

diálogo. La lengua escrita, la de los registros más cultos, tales como registro científico, 

técnico, literario, jurídico, cumple con una función de prestigio, es decir, que está más 

sujeta a la norma, contribuye decisivamente a transmitir y es más conservadora. La lengua 

oral, por el contrario, es más despreocupada de criterios normativos, es más innovadora y 

cambiante. 

 

Hay poca duda respecto a que el lenguaje oral precedió a la escritura. Muchos creen que el 

aparato vocal del ser humano, que ciertamente tiene una enorme adaptabilidad y eficacia, es 

el que le ha proporcionado una ventaja extraordinaria para el desarrollo del lenguaje 

complejo en relación a todo el reino animal. Sin embargo, muchos animales tienen órganos 

capaces de producir sonidos que podrían asemejarse mucho a nuestro lenguaje si tuviesen 

un cerebro potente y capaz de ser controlado como el nuestro. El ser humano tiene un 

cerebro relativamente grande, pero lo que más interesa de su dimensión es la mayor o 

menor superficie de su corteza. De hecho, las zonas de la corteza ligadas con la palabra y la 

memoria son muy extensas, y también lo es la zona de la que depende el control sobre los 

dedos de la mano, con los que se pueden realizar trabajos delicados. Esta actividad nos 

remonta a los tiempos primitivos en que nuestros ancestros empezaron a fabricar y utilizar 

instrumentos; y por igual, a tiempos relativamente recientes cuando cogió por primera vez 

con la mano un utensilio de escribir y grabó en piedra, en arcilla o en papiro, testimonios 

para las generaciones futuras. 

 

La acción de hablar es parte tan cotidiana de la actividad humana que no nos damos cuenta 

del porqué ni del cómo se realiza. La palabra es nuestro principal medio para transmitir el 

pensamiento a otras personas, ya que la comunicación mental directa es imposible. Son 

muchas las especies animales cuyos individuos se comunican entre sí de un modo u otro, 

pero solamente la especie humana logró la comunicación por medio de la palabra y dio así 

el gran paso hacia la fundación de complejas sociedades. Después vino la invención de la 

escritura, que permitió transmitir a la posteridad los pensamientos y los conocimientos 

adquiridos por cada generación, salvando del olvido las gestas y acontecimientos de las 

grandes civilizaciones del pasado. En las sucesivas fases de la evolución humana los sujetos 

pusieron en práctica habilidades para fabricar armas. Primitivamente para cazar animales, y 

actualmente para “cazar” al propio ser humano. La evolución del cerebro determinó la 

aparición de armas más complicadas para cazar, pero hay un punto de inflexión en el 

momento en que el ser humano comenzó a guerrear contra su propia especie, en vez de sólo 

cazar animales. Habría que precisar lo que ocurrió entonces con el sistema de 



comunicaciones, y si acaso éste se pervirtió al extremo de insuflar la malignidad de los 

guerreristas. 

 

V 

 

Quienes disponen de ojivas nucleares para amedrentar el mundo se caracterizan, entre otras 

cosas, por la prepotencia de su lenguaje. En todo esto también tiene que ver el lenguaje 

sumiso de quienes se dejan amedrentar (o no pueden hacer nada al respecto). Quienes 

pretenden arrasar al resto del mundo creyendo estar a salvo dentro de una burbuja, están 

muy equivocados. El complejo militar estadounidense y la Casa Blanca, que destacan por 

su criminal estupidez de creerse dueños del mundo, albergan en su vientre el germen de su 

propia destrucción: millones de asiáticos, africanos, latinoamericanos, árabes, y en 

cualquier momento pudiese desatarse una reacción interna; pero habría que entenderse 

todos mediante un lenguaje común, que no existe pero que habría que inventar. 

 

Un lenguaje de paz y concordia para todos los pueblos podría encauzar el camino definitivo 

hacia una paz sustentable pero, mientras las grandes cadenas de difusión de informaciones 

sean manipuladas por intereses corporativos, se ahondará la brecha entre la paz y la guerra. 

 

El propio pueblo estadounidense debe reaccionar, unirse a los demás pueblos del mundo 

que luchan por la paz de todos, y amarrar a sus propios “locos guerreristas”; aunque 

lamentablemente la cotidiana ración de basura mental a la que están condenados les impide 

ver la realidad. 

 

La sociedad de Estados Unidos llegó a un nivel de saturación de imágenes de la realidad tan 

descomunal, trucadas, manipuladas, difundidas por las grandes cadenas televisivas al 

servicio del imperio, que hasta pudo perder la noción de formas y de colores del mundo 

real; por añadidura, ese pueblo ha sido tan sistemáticamente bombardeado por noticias 

elaboradas en laboratorios que dependen del mefistofélico complejo industrial-militar, que 

logró mantenerlo cautivo, atenazado y listo para la manipulación. Homero Simpson es una 

patética pero cabal metáfora del ciudadano normal de ese país.  

 

¿Qué le sucede al pueblo estadounidense? En principio hay que indicar que se trata de un 

pueblo aislado, por no decir cautivo de grupos económicos “enloquecidos”. Responder la 

interrogante implica hacer un análisis exhaustivo de esa realidad. El análisis de la 

naturaleza de su relación con el exterior es fundamental; es de suponer que a medida que 

puedan establecerse relaciones de amistad y de afecto con otros pueblos, de contactos 

directos, de intercambios culturales -por ejemplo- podría romperse ese aislamiento, y así el 

norteamericano promedio (Homero Simpson) dejaría detrás su tendencia a tratar de 

controlar el mundo, es decir, dejar de considerar a los demás pueblos como una expresión 

extraña, visión que le ha sido metida a la fuerza, en paquetes ideológicos diseñados por el 

Pentágono, la casa Blanca y el Departamento de Estado. 

 

Antes que con un paquete económico o militar, por ejemplo, ciertamente el imperialismo 

ataca con paquetes ideológicos, que a su vez entrañan un lenguaje a su manera, 

expresamente infame. ¿Puede el pueblo estadounidense librarse a sí mismo del yugo al que 

está uncido? Aquí el problema fundamental, en principio, es integrarse al mundo y no tratar 



de destruirlo. Hay que hacer notar, con relación a ese modelo nefasto que le ha sido 

impuesto a ese pobre pueblo de América del Norte, que la separación es una forma de 

negación de la existencia; la integración es, contrariamente, una manera de afirmación de la 

realidad. Dicho de otra forma: capitalismo es aislarse y socialismo es integrarse. 

 

El agua dulce, el petróleo, el gas, el trigo, el maíz, el oro, el mar, el hierro, el aluminio, el 

aire, el ecosistema, la madera, la ciencia, la tecnología, el arte, la medicina, en fin, la 

Naturaleza y todo producto social inclusive los dioses del larario, son factores del todo. 

“Desintegrar el mundo es una acción autodestructiva”, decimos nosotros. “Dios no juega el 

Universo a los dados”, habría dicho Einstein -y “Einstein, ¡no le diga usted a Dios lo que 

él debe hacer!”, replicó Niels Bohr a Einstein-. Y para más aún, Stephen Hawking también 

metió lo suyo: “Dios no sólo gusta de jugar a los dados con el Universo sino que a veces 

los lanza donde no podemos verlos”. 

 

Sea lo que fuere, donde y como sea, el mundo es de todos, venga la comunión de la 

diversidad como un auténtico camino hacia la coexistencia pacífica. La élite militar y 

militarista del mayor imperio expone con prepotencia sus “verdades” como absolutas, pero 

eso hay que rechazarlo de plano. El día en que La Humanidad se despliegue como una 

unidad dinámica de conjunto hacia la paz, estaremos en el camino de resolver todos los 

problemas coexistenciales; para ello será necesario abordar un lenguaje común aprobado y 

asumido por todos.  

 

Es difícil determinar lo primero por hacer. No nos sentimos tentados a proponer ni una 

cartilla ni una fórmula. La integración de los pueblos, tal como la concebimos, es ajena a 

todo algoritmo, pero pensamos que el abordaje debe hacerse desde el plano cultural, por las 

buenas y sin condicionamientos. Esto, por sólo decir lo que pensamos y, hasta ahí; venga la 

otra opinión, un poco de sincretismo tal vez no nos cause sarampión. 

 

Generar un clima de confianza entre los pueblos, libre de ataques y defensas, podría 

guiarnos hacia una nueva concepción del mundo que desencadene si bien no “la paz” para 

todos (término quizá un tanto ampuloso), al menos sí la posibilidad de un relacionamiento 

respetuoso. Valga agregar aquí que nadie está obligado a amar al otro, pero sí a respetarlo. 

La paz, si es posible, en definitiva tiene que ver con eso: con el respeto del otro diverso.  

 

Con sus millares de ojivas nucleares, su ONU y su OEA, el gobierno de Estados Unidos, en 

tanto cabeza mundial del capitalismo desarrollado, suele sentarse a la mesa de discusión 

como el gánster que clava su cuchillo en la misma antes de hablar la primera palabra. Por 

eso, y por peores cosas, ahora los pueblos del Sur tenemos la necesidad de integrarnos bajo 

nuestras propias reglas, sin amenazas y sin tutelaje, de igual a igual, con respeto, y con la 

disposición de complementar nuestras necesidades y nuestras fortalezas. La actual 

“legalidad internacional” no es más que una impúdica mentira, y seguirá siendo así el 

mientras el Norte (con Estados Unidos a la cabeza) siga imponiendo sus condiciones 

capitalistas leoninas al Sur. 

 

De modo que la creación y el desarrollo evolutivo de un lenguaje al servicio de la paz 

mundial es competencia de los propios pueblos, y éstos deben asumir esa demanda, sin 

pedirle permiso a nadie. Esta vez sí existen bases concretas que permitirán seguirle la pista 



a la evolución del nuevo lenguaje por parte de futuras generaciones para las que “las 

guerras pasadas” -las anteriores y las actuales- no tengan acicate para retoñar. 

 

Obviamente no basta crear un nuevo lenguaje sino, además, nuevos medios de difundirlo,  

y fundamentalmente otra ética, esta vez planetaria. Pero si nos tomamos en serio aquello de 

“el lenguaje es la morada del ser” -siendo heideggerianos en esto-, desarrollar un nuevo 

lenguaje implicar desarrollar un nuevo mundo.  

 

La ideología es una expresión esencial de la conciencia. Sin ideología no puede haber ética 

y sin ética no puede haber convivencia; ninguna ley escapa al agobiante rigor de la 

caducidad. Por ejemplo, con su Teoría de la Relatividad, Einstein tiró por tierra centenarias 

concepciones del mundo, inclusive sustentadas por la matemática, que ya es decir algo. Y 

la propia Teoría de la Relatividad empieza a tambalearse en sus fundamentos, precisamente 

con el avance de la ciencia.  

 

No hay verdades absolutas. De manera que estamos ante un reto de complejidad 

descomunal: abatir la guerra y suplantarla por un mundo de paz sustentable. Un vistazo 

apenas superficial de la historia del mundo nos hace ver que si existen diferencias dentro de 

un mismo sistema social y político, con mayor razón existen diferencias con respecto a 

sistemas distintos. ¿Qué no decir entonces de confrontar sistemas diferentes? Mientras tales 

diferencias existan en guerra, en vez de en coexistencia pacífica y constructiva, el bienestar 

del ser humano contemporáneo estará comprometido. 

 

En libertad se conjugan los logros fundamentales del ser humano, pero la libertad por sí 

sola no basta. Es que mientras los pueblos han debido estar escalando niveles superiores de 

felicidad todavía tienen que pelear por subsistir, y esa es una contradicción. La libertad, la 

soberanía, la autodeterminación, la felicidad y muchos otros valores sin los cuales la paz no 

es sustentable, son objetivos sine qua non hacia los cuales tiende el mundo contemporáneo; 

pero sin el lenguaje que lo exprese de común, será arduo el camino hacia el logro.  

 

A decir verdad, de ninguna manera pretendemos hacer un relato irreflexivo de nuestros 

pareceres; sólo tratamos de plantear partes de nuestros puntos de vista acerca de un tema 

que consideramos de primerísimo orden, pero sin más pretensión que intentar presentar una 

crítica teórica, en este caso, indiferenciada. Es natural concebir desde “el océano de la 

diversidad humana” un nuevo estamento social y político particular, zonal, regional o 

hemisférico. Creemos que la idea es extensiva a todo el Planeta Tierra. Somos 

empedernidamente ambiciosos respecto al porvenir; no somos entera ni medianamente 

uniformes respecto a la base de nuestros respectivos enfoques personales del problema 

expuesto. Pero creemos que no es dilemático optar entre guerra y paz.  

 

Las grandes corrientes del pensamiento universal han surgido de procesos de lucha de los 

pueblos contra el peso de concepciones tradicionales erróneas, sostenidas por grupos de 

poder. Recordemos el calvario de Galileo por sostener la concepción acerca de la Teoría 

Heliocéntrica en contraposición a la falsa creencia geocentrista, sostenida por la Iglesia 

Católica de Roma de entonces. La feroz lucha del conocimiento científico por insurgir y la 

tenaz oposición del dogmatismo estéril, que siempre se erige como obstáculo a las 

transformaciones necesarias, han marcado siempre el carácter de la confrontación brutal 



entre opuestos. Hoy el sistema capitalista globalizado representa el poder irracional y 

sanguinario, la guerra; mientras que los pueblos sojuzgados y escarnecidos representan la 

paz. Estamos así ante una confrontación entre el átomo violento y el átomo pacífico en la 

política internacional. ¿Explotará?  


